
91ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

Pengayaan Pengetahuan Lokal, Pembangunan
Pranata Sosial:

Pengelolaan Sumberdaya Alam dalam Kemitraan1

Yunita T. Winarto

Ezra M. Choesin

(Universitas Indonesia)

Abstract

For three decades, the management of natural resources has been oriented towards increased
production and profit in the national economy or for certain stakeholders, sacrificing conserva-
tion and the prosperity of local people. The unavoidable results are the deterioration of natural
resources, ecological pollution, and a decline in the people’s ways and standards of living.

This paper attempts to show that the sustainable management of natural resources can
only be achieved if the state surrender its domination and delegate rights to the local people
as active actors. Besides the stories of how rich local knowledge, are some studies point out
that local people have limited knowledge of the ecosystem, which carries the implication of
weaknesses in natural resource management. Other cases focus on how the social institution
(rules, conventions and control mechanisms) needed to overcome the problems of resource
management has not been internalized, or has either been marginalized, or substituted by
ineffective government institutions.

The cases of  rice farmers in Lampung and fish farmers in South Sulawesi as illustrated in this
paper will show that special attention should be given to the enrichment of local knowledge, along
with the creation, establishment and development of social institutions. For the sustainable man-
agement of natural resources in this country, it is important to consider the local people’s rights of
managing  resources on their own, and the need for facilitation on the basis of partnership.

1 Tulisan ini merupakan hasil revisi dari makalah yang
disajikan dalam Panel mengenai: ‘Pengelolaan
Sumberdaya Lokal: Antara “Keuntungan” dan
“Kelestarian”’ dalam Simposium Internasional Jurnal
Antropologi Indonesia ke-1: ‘Memasuki Abad Ke-21:
Menyongsong Otonomi Daerah, Mengenali Budaya
Lokal, Membangun Integrasi Bangsa’, Universitas
Hasanuddin, Makassar, 1-4 Agustus 2000.

2 Lihat misalnya artikel-artikel yang disajikan dalam
Brokensha, Warren dan Werner (1980); Warren,
Slikkerveer dan Borkensha (1995); edisi-edisi dari Jurnal
Indigenous Knowledge and Development Monitor,

Pendahuluan: pengetahuan dan
institusi sosial

Dalam berbagai kajian terdahulu tentang
masalah-masalah yang timbul dalam

pengelolaan sumberdaya alam, kaitannya
dengan pembangunan, dan peranan penduduk
setempat, fokus permasalahan dan penjelasan
yang diberikan terutama mengacu pada salah
satu faktor, apakah itu berkaitan dengan
pengetahuan lokal (indigenous knowledge)
penduduk setempat,2 ataukah dengan



92 ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

pembangunan pranata sosial atau modal sosial
(social capital).3 Masing-masing merupakan
faktor yang berperanan penting dalam
menunjang keberlanjutan dan ketangguhan
ekosistem, tetapi yang kerap kali justru
terabaikan dalam upaya-upaya eksploitasi
sumberdaya alam. Bahkan, keduanya terping-
girkan oleh domain pengetahuan ilmiah, serta
pranata-pranata sosial hasil reka-cipta para
birokrat atau agen-agen pembangunan. Dalam
dasa warsa terakhir, telah semakin besar
perhatian para ilmuwan, dan agen-agen pemba-
ngunan pada pentingnya pelibatan kedua hal
itu dalam upaya penanggulangan degradasi
lingkungan.

Pengetahuan lokal, misalnya, tidak hanya
dilihat sebagai faktor yang potensial; tetapi juga
memiliki kekurangan dalam membantu para
pendukungnya untuk memahami dinamika ling-
kungan hidup yang kompleks, serta kondisi
ketidakpastian yang besar. Karena itu,
pengayaan pengetahuan lokal dipandang amat
signifikan. Pembentukan dan pengembangan
pranata sosial di kalangan penduduk setempat
pun dinilai semakin relevan bagi upaya-upaya
pengelolaan lingkungan hidup yang tangguh.
Telah semakin disadari bahwa pemerintah
bukanlah merupakan aparat yang mampu me-
nanggulangi berbagai masalah lingkungan
hidup yang sangat beragam dan dinamis (lihat
Ostrom 1994). Penanggulangan masalah
pengelolaan sumberdaya alam kini seyogianya-

3 Pentingnya perhatian pada pembangunan pranata
sosial atau modal sosial telah dikemukakan oleh
sejumlah ilmuwan, misalnya Wilson (1997); Ostrom
(1992, 1999); Ostrom, Schroeder dan Wynne (1993),
terutama dalam kaitan dengan pengelolaan sumberdaya
yang ‘terbuka perolehannya’ (open access resources).

lah dilaksanakan dengan sepenuhnya melibat-
kan penduduk setempat itu sendiri. Sekalipun
demikian, masih menjadi pertanyaan besar se-
jauhmanakah pemerintah secara sungguh-
sungguh memberikan pelimpahan wewenang
dan kepercayaan yang besar pada penduduk
setempat untuk mengelola relungnya? Bila telah
dijumpai adanya itikad ke arah itu, sejauhmana-
kah hal itu terlaksana? Bagaimana pulakah
penduduk setempat diposisikan dalam upaya
tersebut?

Jika pertanyaan-pertanyaan itu terjawab
dengan upaya meminimalisasi peran peme-
rintah, patut pula diperhatikan sejauhmanakah
menyerahkan s e p e n u h n y a  pengelolaan
sumberdaya lokal pada penduduk setempat
tanpa memperhatikan secara seksama kondisi
pengetahuan lokal dan pranata sosial, serta
konteks permasalahan yang ada, merupakan
hal yang bijaksana. Sudah jelas, hal itu belum
tentu menyelesaikan masalah. Dari berbagai
upaya pelaksanaan program-program pemba-
ngunan dan pendampingan, masih terkesan
adanya ketidaksungguhan pihak pemerintah
dalam menemukenali kondisi ini. Demikian pula
fokus perhatian yang masih parsial dan tidak
komprehensif. Padahal, kedua faktor itu (penge-
tahuan lokal dan pranata sosial) saling terkait
satu sama lain dan akan sangat potensial
apabila keduanya secara bersamaan dikem-
bangkan secara optimal.

Pengetahuan terletak pada diri individu.
Namun, kajian terhadap individu lebih sering
dianggap di luar lingkup ilmu-ilmu sosial.
Relevansi proses-proses pemahaman dalam
individu terhadap pemantapan maupun
perubahan aturan-aturan yang dimiliki bersama
(shared), kurang ditekankan. Ketika ahli-ahli
antropologi (yang lazim dimasukkan ke dalam
kelompok antropologi psikologi dan kognitif)
berbicara tentang individu, mereka sering
dikatakan berpikir reductionistic atau terlalu

Jurnal Antropologi Indonesia 22(55), dll. yang
mengemukakan kontribusi positif dari pengetahuan
lokal pada pembangunan dan pengelolaan sumberdaya
alam di satu pihak, serta kendala dan masalah yang ada
di pihak lain.



93ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

melihat pada hal-hal yang sebenarnya idiosyn-
cratic.

Pengetahuan lokal bukanlah sesuatu yang
terberikan dalam bentuk yang relatif tetap,
melainkan bersifat luwes dengan batas-batas
ruang dan waktu yang tidak jelas. Dengan
adanya kontak antarberbagai masyarakat, sulit
untuk mengatakan lagi bahwa pengetahuan X
adalah milik masyarakat X; atau sebaliknya,
masyarakat Y adalah mereka yang memiliki
pengetahuan Y. Pengetahuan terbentuk dan
dimodifikasi dalam praktek keseharian yang
bisa melibatkan berbagai pihak di luar
masyarakat yang bersangkutan, walau pro-
sesnya tidak akan selalu cepat untuk masing-
masing individu. Dalam kerangka pemikiran
yang diajukan Strauss dan Quinn (1997),
interpretasi individu terhadap suatu gejala
merupakan hasil interaksi antara dua jenis
struktur yang berbeda hakekatnya, yaitu
struktur-struktur intraper-sonal yang bersifat
mental, dan struktur-struktur ekstrapersonal
yang berupa kejadian-kejadian nyata yang
relatif stabil di sekitar individu (Strauss dan
Quinn 1997:6). Kerangka pemikiran mereka
menjelaskan tindakan manusia dengan
memperhatikan apa yang menjadi pengetahuan
individual, sekaligus dengan melihat keter-
aturan-keteraturan yang ada dalam kehidupan
sosial.

Mengikuti apa yang dikatakan oleh Bour-
dieu (1990) tentang habitus, maka Strauss dan
Quinn (1997:122) melihat bahwa selama
individu-individu mengalami kejadian-kejadian
yang mengikuti pola-pola yang kurang lebih
sama, maka mereka akan belajar untuk mem-
bentuk skema-skema yang sama dalam mengin-
terpretasi situasi-situasi yang mereka hadapi.
Dari sinilah dapat dikatakan bahwa skema bisa
dimiliki bersama. Skema itu sendiri berupa
pengombinasian berbagai unsur pengetahuan
dan perasaan individual yang dipakai untuk

4 Teori skema yang diajukan oleh Strauss dan Quinn
(1997) banyak mengambil  dari  pendekatan
connectionism  yang berkembang dalam bidang artifi-
cial intelligence. Pada dasarnya, Strauss dan Quinn
telah memodifikasi teori behaviorialistic klasik dan
memadukannya dengan pendekatan-pendekatan
ideasional. Setiap rangsangan yang diterima individu
akan mengaktifkan pengetahuan-pengetahuan dan
perasaan-perasaan tertentu, dan meredam yang lainnya,
sehingga terbentuklah skema untuk menginterpretasi
rangsangan tersebut.
5 Penjelasan istilah-istilah sentripetal dan sentrifugal
dalam artikel ini mengacu pada Strauss dan Quinn
(1997) yang mengikuti pemikiran Bakhtin.

memproses informasi (Strauss dan Quinn
1997:49). Masalah unsur mana saja yang dikom-
binasikan adalah sesuatu yang dipelajari
individu, sehingga kita bisa memahami bagai-
mana pengetahuan yang sama bisa membuah-
kan skema-skema yang berbeda dari satu
individu ke individu yang lain, maupun dari
situasi ke situasi.

Teori skema4 membantu dalam menjelaskan
daya-daya sentripetal dan sentrifugal5 dalam
kehidupan sosial. Daya sentripetal menyangkut
masalah bagaimana kebudayaan bertahan dan
direproduksi, baik selama kehidupan idnividu
maupun antargenerasi. Sebaliknya, daya sentri-
fugal menyangkut kecenderungan-kecende-
rungan timbulnya variasi antarindividu atau
antarwaktu (perubahan). Mengapa ada
individu-individu atau kelompok yang secara
konsisten mempraktekkan hal-hal tertentu
dalam kondisi-kondisi sosial dan fisik yang
berubah dan kadangkala merugikan mereka?
Mengapa ada individu atau kelompok lain yang
berubah?

Jawaban atas pertanyaan-pertanyaan ini
menyangkut proses belajar yang dialami
individu, suatu proses yang sangat rumit.
Namun, hal yang ingin ditekankan dalam artikel
ini adalah bagaimana proses belajar ini sangat
terkait pada pengamatan dan pengalaman
langsung, dan sedikit sekali berupa hasil peng-



94 ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

ajaran yang bersifat formal (lihat Strauss dan
Quinn 1977 dan Bourdieu 1990). Proses belajar
ini bersifat trial and error, sehingga tidak se-
mua yang diamati dan dialami pada masa lalu
menjadi bagian dari skema dalam memahami dan
bertindak terhadap situasi baru.  Skema-skema
tertentu bertahan karena ‘berhasil’ membantu
individu untuk memahami dengan baik sebuah
situasi, atau memungkin-kannya mengatasi
suatu masalah. ‘Keberhasi-lan’ ini juga me-
nyangkut perolehan dukungan sosial yang
positif, dalam arti ada kesesuaian antara skema
yang terbentuk (yang mungkin masih bersifat
individual) dengan aturan-aturan yang memang
sudah berlaku umum. Ostrom (1992:19) meng-
artikan aturan-aturan ini sebagai berikut:

…institution is simply the set of rules actually
used (the working rules or rules-in-use) by a
set of individuals to organize repetitive activi-
ties that produce outcomes affecting those in-
dividuals and potentially affecting others.
…Working rules are used to determine who is
eligible to make deicsions in some arena, what
actions are allowed or constrained, what pro-
cedures must be followed, what information
must or must not be provided, and what costs
and payoff will be assigned to individuals as a
result of their actions.

Pengembangan kedua aspek itu secara
bersamaan memang memerlukan suatu upaya
yang sungguh-sungguh berlandaskan pende-
katan yang tepat. Terutama, dalam situasi amat
beragamnya kondisi masyarakat, habitat,
strategi pengelolaan sumberdaya alam oleh
penduduk setempat dengan intervensi ‘pro-
gram-program pembangunan berorientasi
produksi dalam wujud proyek’. Hegemoni ilmu
pengetahuan ilmiah atas domain pengetahuan
lokal pun kuat mewarnai aneka ragam teknologi
yang dikembangkan yang belum tentu ‘ramah
lingkungan’. Belum pula hadirnya sejumlah
pelaku dengan tujuan produksi untuk
kepentingan ekonomi semata-mata. Dalam
situasi yang kompleks ini, bagaimanakah

6 Penelitian di Pesisir Sulawesi Selatan diawali dengan
suatu penelitian pendahuluan di tiga lokasi, yakni
Paojepe, Bonepute, dan Tongke-tongke pada bulan
Oktober 1998-Januari 1999 oleh tim lintas disiplin
Jurusan Antropologi FISIP-UI dan Litbang Botani,
LIPI – Bogor dengan bantuan dana dari UNESCO-
MAB Program. Data yang disajikan dalam makalah
ini didasarkan pada hasil penelitian pendahuluan
tersebut yang dilengkapi oleh data hasil penelitian
lanjutan oleh personel yang berbeda dengan bantuan
dana dari The MacArthur Foundation. Terima kasih
pada UNESCO-MAB Program, The MacArthur Foun-
dation dan para peneliti: J. Purwanto, Aboel Qasim,
Burhanuddin Gala, Munsi Lampe dan sejumlah peneliti
pengganti dalam program penelitian lanjutan.
7 Salah satu program nasional yang berskala luas dan
memerlukan dana operasional yang amat besar, Pro-
gram Nasional Pengendalian Hama Terpadu (PHT)
sejak awal 1990, sudah ‘mendunia’ dengan kegiatan
‘Sekolah Lapang Pengendalian Hama Terpadu’
(SLPHT). Berbagai ‘kisah sukses’ telah mengiringi
program ini hingga satu dasa warsa berlalu (see Dilts
dan Hate 1996; Kenmore 1997). Program utamanya
adalah pengalihan pengetahuan dan strategi PHT pada
berbagai komunitas petani yang tersebar di berbagai
wilayah Indoensia. Data yang disajikan dalam makalah
ini bersumber dari penelitian di sejumlah desa di
Lampung Tengah pada tahun 1998-1999 yang
didukung oleh The Indonesian—FAO—Inter Country
Program. Terima kasih pada FAO dan para peneliti:
Fadli, A. Sri Handayani Ningsih dan S. Darmono.

pendampingan ke arah itu memungkinkan?
Tulisan ini akan mengangkat sejumlah

kasus yang menunjukkan kondisi yang ber-
variasi dalam hal masalah lingkungan hidup
yang dihadapi, sejauhmanakah masalah itu
ditemukenali dan mengumpan balik pada
pengetahuan dan perilaku penduduk setempat,
kondisi pengetahuan ekologi serta pranata
sosial komunitasnya, dan implikasinya pada
kondisi habitat yang dikelolanya. Empat kasus
yang diangkat dalam makalah ini merupakan
kasus-kasus yang diamati dalam penelitian di
kawasan pesisir Sulawesi Selatan,6 dan di antara
petani padi/palawija di Lampung Tengah yang
menerima pendampingan dalam program
Pengendalian Hama Terpadu (PHT).7 Dua kasus
di lokasi yang berbeda di pesisir Sulawesi



95ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

Selatan merupakan kasus yang saling bertolak
belakang dalam hal kemampuan penduduk
setempat untuk mengembangkan strategi
pengelolaan habitatnya, yang sama-sama
‘rusak’ oleh konversi mangrove menjadi areal
pertambakan. Kasus di Lampung Tengah pun
menunjukkan fenomena yang berbeda dalam
hal kemampuan petani menginternalisasikan
strategi PHT yang diintroduksikan pada
mereka. Kondisi yang bervariasi dalam hal
pengembangan pengetahuan ekologi serta
pranata sosial di masing-masing lokasi
diharapkan menyajikan pemahaman yang
bermanfaat bagi perkembangan wacana serta
pemikiran tentang strategi pendampingan bagi
kasus-kasus serupa di masa datang. Bagian
akhir dari tulisan ini akan mengulas alternatif
pendekatan dalam membantu penduduk setem-
pat mengelola sumberdaya alamnya secara
tangguh dan berkelanjutan.

Menyadari degradasi, tiada solusi:
kasus abrasi kawasan pesisir di Paojepe

Kasus abrasi di Paojepe dan beberapa
tempat lain di kawasan pesisir Sulawesi Selatan
menunjukkan bahwa pengelolaan sumberdaya
alam yang telah dikembangkan strateginya oleh
penduduk setempat dalam mengonversi
kawasan pesisir menjadi tambak didasarkan
atas  kepentingan ekonomis, dan tidak didasari
oleh pemahaman ekologis yang mendalam atas
kondisi ekosistem pesisir. Berbagai faktor
kontekstual mempengaruhi pengelolaan
sumberdaya yang terbuka perolehannya itu
(lihat Winarto dkk. 1999; Prioharyono dkk.
2000). Dalam beberapa tahun terakhir, dengan
terjadinya abrasi yang meningkat, para
petambak menyadari adanya ancaman
terhadap lahan usahanya. Risiko yang semakin
tinggi telah mengumpan balik pada penge-
tahuan mengenai dampak dari usaha yang
dilaksanakan. Namun, pola strategi pengelo-

laan sumberdaya alam tidak mengalami peru-
bahan. Mereka seakan tidak mengetahui apa
solusi yang harus ditempuhnya. ‘Kebudayaan
pengelolaan tambak’ yang dibawa dari tempat
asalnya, tetap bertahan dalam cara yang telah
dikembangkan selama ini yang tidak mendu-
kung keberlanjutan/ketangguhan ekosistem.
Kebudayaan ‘lama’ pun bertahan (menunjuk-
kan daya sentripetal seperti dikemukakan
Strauss dan Quinn 1997), sekalipun dampak dari
interaksi dengan relungnya telah mengumpan
balik pada pengetahuan mereka. Kekhawatiran
atas risiko hilangnya investasi atas lahan
tambak mereka dengan hancurnya lahan oleh
abrasi telah menjadi bagian dari ‘perceived risk
and benefit’ mereka. Tetapi, mengapa mereka
seakan membiarkan abrasi tetap terjadi? Dalam
situasi ini, pranata sosial yang ada tidak
mendukung pembentukan pengetahuan
tentang perlunya pengembangan aturan-
aturan dalam mengatasi terjadinya abrasi secara
kolektif. Mengapa? Pengelolaan tambak secara
individual, dengan kerja sama kolektif dalam
hal-hal tertentu saja, minat ekonomi yang
tinggi, ketidakpermanenan usaha dan tempat
tinggal mereka merupakan bagian dari faktor
penjelas. Dari beberapa kasus pendampingan
dan upaya penanaman kembali tanaman bakau
untuk pencegahan abrasi masih patut diper-
tanyakan: sejauhmanakah upaya pendamping-
an yang dilakukan telah merintis pada pen-
ciptaan pranata sosial yang mendukung,
ataukah terutama pada rekayasa teknologi
semata?

Praktek-praktek yang merusak lingkungan
bertahan karena dalam proses pembentukan
skema yang memotivasi praktek tersebut,
pengetahuan tentang kerusakan lingkungan
tidak diaktifkan oleh rangsangan yang mereka
terima. Ini tidak berarti bahwa petani tambak
tidak mempunyai pengetahuan sama sekali
tentang kerusakan lingkungan tersebut; hanya



96 ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

saja mereka belum belajar mengombinasikan
pengetahuan tersebut bersama dengan pe-
ngetahuan lain yang membentuk skema
tersebut. Praktek selama ini kurang dapat men-
dukung proses belajar ini, dan seringkali justru
mendorong terbentuknya asosiasi-asosiasi
pengetahuan yang lain. Sebagai contoh, upaya
penanaman bakau tidak dianggap sebagai
‘kepentingan bersama’ oleh sebagian pendu-
duk yang bukan petambak. Dalam kondisi
seperti ini, keterlibatan mereka dalam upaya
penanaman kembali diusahakan dengan
menjanjikan imbalan uang (Prioharyono dkk.
2000:74). Semakin seringnya hal ini terjadi,
semakin kuatlah asosiasi antara penanaman
bakau dan keuntungan ekonomi dalam pem-
bentukan skema. Tanpa adanya kemungkinan
memperoleh keuntungan, maka skema yang
terbentuk akan berbeda: ‘…untuk apa mena-
nam bakau?’

Bagi petani yang berhadapan langsung
dengan masalah abrasi, skema yang diharapkan
juga sulit terbentuk. Strauss dan Quinn
menyebutkan bahwa pembentukan skema
terdorong oleh usaha pemecahan masalah (task
solutions) yang bisa menjadi shared task so-
lutions bila skema tersebut sudah banyak yang
mengikuti. Namun demikian, masalah tidak
berdiri sendiri, sehingga sebuah skema bisa
terbentuk untuk memahami dan mencari
pemecahan beberapa masalah sekaligus
(Strauss dan Quinn 1997:121, 125). Tampaknya,
skema yang ada pada petambak ini bukan saja
bermotif ekonomi, namun juga terkait dengan
dorongan keagamaan yang kuat untuk menu-
naikan ibadah haji (Prioharyono dkk. 2000:62).
Walaupun sadar akan kerusakan yang terjadi
pada tambaknya, dan mungkin juga bagaimana
mengatasinya, skema untuk melakukan
penanaman tidak mempunyai daya motivasi
yang kuat bila masalah utama yang dihadapi
telah teratasi.

Bagi sejumlah kecil petambak yang telah
mulai mencoba menanam kembali bakau di
lahannya, masalah yang dihadapi adalah tidak
adanya aturan-aturan yang melindungi bakau
yang telah tertanam. Kondisi ekonomi mereka
hanya memungkinkannya menanam dalam ska-
la kecil, namun ini pun rentan terhadap pengam-
bilan oleh pihak  lain karena lahan mangrove
dianggap sebagai open access resources
(Prioharyono dkk. 2000:76-77). Dukungan
positif dari lingkungan sosial juga tidak tampak
bagi mereka yang menanam. Tidak adanya
‘kepentingan bersama’ seperti yang telah
disebutkan di atas menyebabkan penanam
bakau bekerja sendiri. Jalan keluar dari masalah-
masalah yang ditemui di Paojepe memang rumit.
Hal yang perlu diperhatikan adalah bahwa daya
sentrifugal kebudayaan di antara penduduk
setempat ada; artinya ada potensi untuk
perubahan. Namun, segala pengetahuan yang
sudah ada pada masyarakat setempat, serta
pembentukan skema-skema yang mendukung
pelestarian lingkungan mereka, akan sulit
bertahan tanpa adanya pranata-pranata sosial
yang mendukung dipelajarinya, atau
diinternalisasikannya skema-skema tersebut.

Mengenali solusi, tiada dukungan
institusi: kasus PHT ‘Program Nasional’
di Batanghari

Dalam satu dekade terakhir, pemerintah
dengan bantuan mitra dari lembaga internasio-
nal (ilmuwan dan lembaga donor) serta ilmuwan
dalam negeri telah berupaya secara sungguh-
sungguh untuk mengatasi serangan hama yang
beruntun. Serangan hama ini mengganggu
pencapaian target produksi pangan secara
nasional, dan terlebih lagi, mengancam swa
sembada beras yang telah dicanangkan oleh
Pemerintah Indonesia pada tahun 1984.
Ditetapkanlah Program Nasional Pengendalian
Hama Terpadu sebagai program nasional untuk



97ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

mengubah paradigma dan perilaku petani dari
ketergantungan pada pestisida sebagai solusi
penanggulangan hama, ke pengelolaan ekosis-
tem untuk memproduksi tanaman sehat berda-
sarkan analisis agro ekosistem.

Perubahan paradigma petani itu diharap-
kan tercapai melalui pelatihan-pelatihan dalam
SLPHT (Lihat FAO 1990; Fox 1991; The Indo-
nesian IPM Program n.d.), yang ditujukan pada
pengayaan dan perubahan pengetahuan
petani-petani individual yang direkrut dalam
SLPHT. Diharapkan oleh para perancang pro-
gram bahwa para petani yang dilatih ini dapat
menyebarluaskannya pada sesama petani (lihat
misalnya van de Fliert 1993; Winarto 1996;
Röling dan van de Fliert 1998). Ledakan-ledakan
hama, khususnya wereng coklat, telah
merisaukan petani sejak mereka menanam padi
unggul (padi ‘pemerintah’, atau padi ‘pendek’).
Namun, solusi yang mereka kenali adalah peng-
gunaan pestisida sebagaimana diperkenalkan
oleh para petugas pertanian. Bahwasanya se-
makin banyak pestisida digunakan, semakin
rentanlah kondisi ekologi lahan mereka oleh
musnahnya predator hama dan semakin kebal-
lah hama, berada di luar kemampuan penga-
matan dan pengetahuan petani. Pemahaman
petani bahwa pestisida sebagai satu-satunya
alternatif pengendalian hama telah memiliki
daya ‘sentripetal’ selama tiga dasa warsa.8

Dari hasil pengamatan sejak awal mula di-
perkenalkannya program ini (sejak tahun 1990),
introduksi pengetahuan dan prinsip PHT itu
dilaksanakan berbarengan dengan masih

dilaksanakannya paradigma pembangunan
pertanian yang mengadopsi program ‘Revolusi
Hijau’ (Green Revolution) dengan penekanan
utama pada peningkatan produksi melalui
rekayasa teknologi. Dalam berbagai introduksi
paket-paket teknologi dan rekomendasi selama
tiga dekade terakhir, pembenahan institusi
sosial dilaksanakan melalui pembentukan ke-
lompok-kelompok usaha tani untuk menunjang
pengadopsian dan penyebarluasan program
ini, serta untuk mempermudah jalur distribusi
pasokan melalui kredit-kredit usaha tani.
Kelompok-kelompok tani semacam ini terutama
berfungsi hanya sebagai penyalur kredit
tersebut, dan tidak benar-benar mengakar da-
lam hal perajutan pranata sosial. Ketika prog-
ram nasional PHT dicanangkan dan disebar-
luaskan, pembenahan pranata sosial petani
yang telah direkayasa pemerintah selama tiga
dekade tersebut belum atau tidak tertangani
secara seksama. Terlebih lagi, situasi yang
dihadapi petani tidaklah menguntungkan dalam
hal masih terlaksananya kebijakan pemerintah
dalam upaya peningkatan produksi pangan
dengan pola pendekatan ‘dari atas’ melalui
berbagai ‘rekomendasi, instruksi’ yang acapkali
diiringi dengan ‘ancaman secara halus’
(intimidasi) atau bahkan, terang-terangan.
Dukungan institusi dan situasi sosial bagi
petani dalam melaksanakan prinsip dan strategi
PHT secara konsekuen pun kurang terciptakan.
Kasus di antara petani-petani PHT pada tahun-
tahun pertama program ini diperkenalkan,
seperti di Pantai Utara Jawa Barat menunjukkan
bahwa para alumni PHT haruslah berjuang
seorang diri, atau dalam kelompok-kelompok
yang kecil, dalam menco-baterapkan
pengetahuan baru yang diper-olehnya. Hal itu
tidaklah mudah dilaksanakan sejumlah kecil
petani (sekitar 25 orang) di antara ratusan petani
yang tidak/belum mengenali skema interpretasi
yang baru tersebut dalam mengenali gejala

8 Pihak ilmuwanlah yang menemukenali sumber
masalah peledakan hama wereng ini. Hasil umpan balik
yang memperkaya pengetahuan ilmuwan inilah yang
kemudian dialihkan pada petani setelah dilaksanakan
‘lobi’ oleh para ilmuwan (luar dan dalam negeri) dengan
bantuan sejumlah ‘elit politik’ pada pucuk pimpinan
negara. ‘Lobi’ inilah yang menghasilkan dikeluarkan-
nya Inpres no. 3/1986 yang terkenal dalam pencana-
ngan PHT sebagai program nasional pengendalian hama



98 ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

serangan hama dan penang-gulangannya (lihat
Winarto 1996). Pengenalan masalah dan
solusinya baru teradopsi oleh sebagian kecil
saja petani yang ‘beruntung’ memperoleh
kesempatan mengikuti pelatihan.

Hal ini mengindikasikan bahwa pemaha-
man mengenai PHT itu baru berlangsung dalam
diri individu-individu dan belum menjadi milik
bersama oleh sebagian besar warga komunitas
petani. Karena itu pemantapan pemahaman
baru itu dalam diri individu sehingga mampu
menjadi kekuatan pengubah perilaku belum
terlaksana, karena kondisi eksternal yang
kurang menunjang. Ternyata, setelah hampir
satu dasa warsa berlalu, hal serupa masih
dijumpai penulis di sejumlah lokasi yang lain
seperti di Kecamatan Batanghari, Kabupaten
Lampung Tengah di tahun 1998-1999; sekalipun
pernah dilaksanakan beberapa kali program
pelatihan dalam wujud Sekolah Lapang
(‘sekolah tanpa dinding’) di suatu lokasi
(Dusun 40 Polos, Desa Balerejo). Upaya
dilakukan untuk memperkaya dan mengubah
pengetahuan sekelompok petani tanpa pena-
nganan pranata sosialnya, dan dilakukan
hanya dalam periode singkat (satu musim
tanam) tanpa ada kegiatan tindak lanjut untuk
mendampingi para ‘alumni PHT’.  Konsekuensi-
nya, pengetahuan yang diintroduksikan itu
belum mampu mengubah skema interpretasi
yang telah sedemikian kuat melandasi persepsi
mereka dalam penanggulangan hama. Hal itu
dijumpai penulis di dua lokasi di Kecamatan
Batanghari (Desa Selorejo dan Bumi Mas).
Sejumlah petani kembali ke strategi
pengendalian hama secara konvensional,
karena apa yang mereka peroleh dari pelatihan
dipersepsikan sebagai sesuatu yang baru
mereka ‘ketahui’, tetapi belum ‘dibuktikan
kebenarannya’ atau ‘dipraktekkan’. Apalagi
bila terjadi serangan hama yang cukup intens,
maka strategi pengendalian hama dengan
pestisida masih menjadi solusi utama, ditunjang

oleh rekomendasi dan instruksi aparat pertanian
dan pamong setempat. Sejumlah petani yang
lain baru dalam tahap uji-coba mengembangkan
strategi alternatif yang belum tentu selalu
berhasil (Winarto dkk. 2000).

Di sinilah nampak daya ‘sentripetal’ dari
kebudayaan, yaitu bertahannya pemahaman-
pemahaman budaya ‘bercocok tanam’ dalam
diri individu yang diinternalisasikannya selama
tiga dasa warsa. Harapan bahwa hanya dengan
diintroduksikannya pengetahuan baru para
petani lalu dapat ‘mengubah’ persepsi dan
skema interpretasi yang telah diinternalisasi-
kannya selama ini, ternyata tidak terwujud
secara mudah. Daya ‘sentrifugal’ dari kebuda-
yaan, atau selanjutnya: kemampuan bahwa
pemahaman baru itu dapat bertahan dalam diri
individu dan memotivasi perilakunya, menjadi
kurang efektif tanpa dukungan institusi sosial
dan kondisi eksternal yang menunjang.
Misalnya, tidak dikenalinya pemahaman baru
itu oleh sebagian besar petani yang lain; dan
tidak terciptakannya norma-norma sosial dan
evaluasi atas dasar kekonsistenan dalam
pengetrapan strategi PHT. Evaluasi tetap
ditujukan pada keberhasilan panen, sekalipun
petani  menggunakan pestisida. Hasil interaksi
dengan kondisi lingkungan pun acapkali
kurang menunjang. Hasil panen yang
memuaskan belum tentu dapat diperoleh. Kon-
disi iklim/cuaca tidak selalu mendukung
tumbuhnya tanaman dengan baik; serangan
hama/penyakit pun datang beruntun, dll. Duku-
ngan secara kolektif yang terorganisasikan bagi
kekonsistenan petani dalam mengubah strategi
pengendalian hama, terutama bila menghadapi
serangan hama yang intens dan berbagai ‘reko-
mendasi’ dari pihak-pihak luar tidak terwujud.

Hasil nyata dari pengetrapan pengetahuan
yang baru memang dirasakan oleh sebagian
petani PHT, seperti yang terjadi di antara
sejumlah petani PHT di Desa Balerejo (yang
telah mengikuti pelatihan beberapa kali dalam



99ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

beberapa tahun berurutan). Pemahaman me-
reka memang berubah dengan dikenalinya
konsep-konsep dan proposisi-proposisi baru,
serta alternatif-alternatif pengendalian hama
non-kimiawi. Tetapi, perubahan ‘budaya berco-
cok tanam dari panen-dengan-pestisida
menjadi panen-tanpa-pestisida’ dari sebagian
besar warga komunitas petani setempat
belumlah terlaksana. Penyebarluasan pengeta-
huan dan strategi baru melalui mekanisme
transmisi pengetahuan para petani itu sendiri
menuntut pembuktian yang tidak selalu mudah
diberikan oleh para petani PHT. Terutama,
dalam situasi budi daya tanaman pangan yang
amat kompleks dan ‘terbuka’ untuk berbagai
pengaruh yang sulit dilacak dan dibuktikan
hubungan sebab-akibatnya secara empiris.
Karena itu, mengenali solusi bagi masalah
pengelolaan sumberdaya alam tanpa ditunjang
oleh penciptaan institusi sosial tidaklah efektif
dalam mengubah kebudayaan cocok tanam
petani dengan menginternalisasi-kan pema-
haman-pemahaman budaya yang baru, dan
mempertahankannya. Situasi yang berbeda
dijumpai penulis di sejumlah komuni-tas petani
yang lain yang memperoleh pendam-pingan
yang sungguh-sungguh, tidak hanya dalam
upaya perubahan pengetahuan, tetapi juga
penciptaan institusi. Lebih efektifkah peruba-
han yang terjadi?

Membina diri, merajut institusi:
kasus PHT ‘binaan Lembaga’ di
Karang Endah

Kelemahan-kelemahan dari Program
Nasional PHT yang seakan sebagai suatu
‘pesta’ (akronim dari ‘tipis-tipis tapi merata’)
dicoba untuk dihindari, dan diupayakan secara
sungguh-sungguh untuk dibenahi oleh
komunitas petani yang memperoleh pendam-
pingan dari LSM di Karang Endah, Lampung
Tengah. Karena itulah para petani sendiri

membedakan programnya dari Pronas
(akronomi dari Program Nasional) dengan pro-
gram yang ‘serius’, tidak sekedar ‘pesta’, kare-
na ‘kualitas’lah yang diutamakan dan bukan
‘kuantitas’. Terbersit dari penggunaan istilah
‘kualitas’ yang dibedakan dari ‘kuantitas’ ini
adalah harapan para petani pengelola program
itu untuk mencapai hasil berupa perubahan
pengetahuan dan perilaku petani PHT, serta
mampu menginternalisasikan perangkat penge-
tahuan dan paradigma baru; dan bukan hanya
sekedar ‘tahu’. Mereka menyadari bahwa peng-
alihan pengetahuan hanya satu kali selama satu
musim tanam, tanpa pendampingan pada tahap
selanjutnya, tidaklah memiliki daya guna efektif
dalam memotivasi petani untuk mengubah
perilakunya dan memantapkan pengetahuan
yang telah dimiliki. Kekonsistenan tidak akan
tercapai tanpa upaya pendampingan terus
menerus. Hal itu mengindikasikan bahwa para
petani sendiri mampu belajar dari pengalaman
dan pengamatan untuk mencari solusi, agar ada
mekanisme yang tercipta yang mampu mendo-
rong bekerjanya kedua macam kekuatan. Tidak
hanya daya ‘sentrifugal’ dalam diri individu-
individu untuk mengubah pemahaman budaya
yang tidak menunjang, tetapi juga daya
‘sentripetal, yakni mempertahankan pemaha-
man baru yang diinternalisasikannya dalam
situasi apa pun.

Sekalipun mereka mengadopsi program
dan metode pelatihan SLPHT yang dikembang-
kan oleh ‘Pronas’, tetapi perencanaan, pelak-
sanaan, pendampingan, monitoring dan
evaluasi secara berkelanjutan dibenahi. Untuk
itu, mereka membentuk suatu organisasi.
Dengan pendampingan oleh LSM, merekapun
mulai merajut ‘institusi’. Misalnya, mekanisme
dan aturan main bagi perekrutan petani peman-
du, tata cara persiapan dan pelaksanaan suatu
program pelatihan, program dan tata laksana
pendampingan kegiatan uji-coba yang oleh



100 ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

petani disebut dengan ‘studi-studi petani’ atau
‘sains petani’, mekanisme evaluasi dan moni-
toring pelbagai kegiatan di antara para
pengurus organisasi, dll. Sasaran yang ingin
dicapai memang perubahan pengetahuan dan
perilaku petani, terutama bagaimana mereka
mampu menghasilkan produk pangan ‘bebas
racun’. Hal itu dibuktikan melalui uji coba terus
menerus dalam membudidayakan tanaman
kedelai yang pernah gagal dibudidayakan di
wilayah mereka, dan karenanya, telah diting-
galkan oleh sebagian besar petani. Keberha-
silan mereka untuk membudidayakan benih
kedelai berkualitas serta membuahkan panen
kedelai ‘bebas racun’ memberikan umpan balik
bagi pengendapan pengetahuan yang diper-
oleh di antara para petani PHT. Tidak hanya
itu, keberhasilan itu pun secara sengaja maupun
tidak sengaja tersebar luas di antara para petani
di berbagai wilayah yang lain.

Penyelenggaraan program-program pelati-
han yang diupayakan untuk dapat terus
dilaksanakan di berbagai kelompok tani yang
belum memperoleh pelatihan secara bergiliran
dari tahun ke tahun mempermudah penyebar-
luasan pengetahuan dan strategi baru ini. Ke-
giatan berupa ‘studi-studi petani’ yang dilaku-
kan juga merupakan arena pengamatan bagi
petani lain yang belum memperoleh kesem-
patan mengikuti pelatihan. Upaya-upaya ini
memungkinkan lebih banyaknya individu
petani yang mengenali dan memahami para-
digma baru ini dalam waktu relatif lebih singkat
daripada yang terjadi di antara komunitas petani
binaan ‘Pronas’. Hal itu menciptakan situasi
yang mendukung bagi bekerjanya ‘daya sentri-
fugal’ dari pemahaman-pemahaman budaya
dalam diri petani. Pemahaman yang diikuti
dengan umpan balik, evaluasi, pembuk-tian,
serta tersedianya ‘tempat-tempat berta-nya/
berkonsultasi’ dalam situasi ketidakpastian dan
ketidakterdugaan, merupakan suatu proses

yang mempermudah terjadinya perubahan
pengetahuan dan perilaku.

POSKO, atau kantor/sekretariat Lembaga,
yakni ruang bekerja yang digunakan sebagai
‘kantor’ sekaligus ‘tempat pertemuan dan
diskusi pengurus dan para petani’, menjadi
tempat yang efektif bagi berkembangnya
berbagai gagasan petani serta bergulirnya
wacana dan program-program baru. Bahkan,
tempat itu pun (berupa ruang tamu yang disewa
dari salah seorang petani pemandu) menjadi
ajang ‘konsultasi’ para petani. Secara tidak
langsung, akses pada perolehan pengetahuan
dan informasi diciptakan, yakni perolehan mela-
lui komunikasi dengan para pengurus lembaga
dan petani pemandu yang dapat dihubungi di
Posko tersebut atau pun di berbagai arena temu
petani dan kegiatan pelatihan. Mereka pun
mampu mengembangkan kepercayaan dirinya
sebagai sumber informasi, karena diperolehnya
informasi itu melalui hasil temuan dan studi-
studi yang dilakukannya. Pelaksanaan studi-
studi sebagaimana penelitian yang dilakukan
ilmuwan telah terinternalisasi sebagai bagian
dari mekanisme perolehan pengetahuan,
terutama di antara para alumni PHT.

Sekalipun kebijakan pemerintah dalam
produksi pangan dan berbagai masalah yang
tidak terduga (seperti perubahan kondisi iklim,
naiknya harga-harga pasokan pertanian seperti
pupuk dan pestisida, ledakan hama dan
penyakit secara tiba-tiba) juga dialami warga
komunitas ini, tetapi dengan penguatan ‘insti-
tusi’, kemampuan untuk secara lebih konsisten
menerapkan paradigma yang baru lebih
mengemuka. Upaya untuk tidak menggunakan
pestisida sejauh hal itu memungkinkan akan
dilaksanakan oleh mereka yang telah memper-
oleh ‘keyakinan’ atas manfaat paradigma yang
baru ini. Mereka merasa lebih percaya diri
untuk berkata ‘tidak’ bila kebijakan itu
menuntut mereka untuk kembali ke strategi



101ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

‘panen-dengan-pestisida’. Contoh lain adalah
kemampuan mereka untuk menggalang kerja
sama untuk secara kolektif menyuarakan
ketidaksetujuan atau keluhan-keluhan mereka
pada aparat birokrat juga terwujud melalui
pembentukan Gabungan Kelompok Tani
(Gapoktan). Sekalipun wujud organisasi yang
digunakan adalah hasil rekayasa selama rezim
Orde Baru, tetapi inisiatif dan kerja sama yang
tergalang untuk ‘menggabungkan’ diri menjadi
suatu kekuatan yang lebih besar dan efektif,
terbukti dapat dilakukan petani. Mekanisme
untuk melaksanakan suatu kegiatan kerja sama
seakan sudah lebih ‘tertata’ ketimbang para
petani di lokasi binaan ‘Pronas’ (lihat Winarto
dkk. 2000; Winarto 2000).

Kasus ini hanyalah sekedar contoh
bagaimana pembinaan diri, perkembangan
pengetahuan, dan perubahan perilaku itu
terjadi sebagai hasil upaya penggarapan dalam
memperkaya dan mengubah pengetahuan yang
dilaksanakan secara sungguh-sungguh dalam
suatu wadah yang memungkinkan hal itu
terwujud. Pemahaman dalam diri individu
terbentuk secara lebih mantap, dan pemahaman
baru dalam lingkup komunitas pun berlangsung
secara gradual. Walau demikian, tidak dapat
dipungkiri bahwa kendala pun masih dijumpai
para ‘pengurus lembaga’, yakni ketidakmam-
puan mereka untuk secara serta merta meng-
ubah pengetahuan dan perilaku ribuan petani
yang masing-masing adalah ‘manajer’ di
lahannya sendiri. Hak masing-masing individu
untuk mengambil keputusan adalah hak yang
harus mereka hormati. Kenyataan bahwa ada
sejumlah petani yang ‘tahu’ apa itu PHT, tetapi
yang secara sadar ‘menolak untuk menge-
trapkan strategi itu’ di lahannya sendiri
merupakan bukti bahwa merajut institusi sosial
dalam konteks masyarakat yang mengakui ‘hak
kepemilikan individual’ (individual/private
property) itu merupakan suatu tantangan yang

tidak mudah. Sebagai pembanding, kasus
petambak di Tongke-tongke, Sulawesi Selatan
merupakan suatu kasus yang menarik dari
kemampuan penduduk setempat itu sendiri
untuk tidak hanya menciptakan kembali ‘relung’
yang pernah ‘hilang’, tetapi juga merajut
institusi dan tradisi dari konteks pengelolaan
sumberdaya yang ‘terbuka perolehannya’
menjadi yang ‘pribadi’ sifatnya.  Bagaimanakah
hal itu terwujud?

Mencipta relung, institusi dan tradisi:
kasus rehabilitasi ekosistem mangrove di
Tongke-tongke

Kasus rehabilitasi kawasan pesisir di
Tongke-tongke, Sulawesi Selatan menunjuk-
kan bahwa penduduk setempat itu sendiri
mampu untuk mencari solusi melalui tindakan
dan temuan guna mengatasi ancaman bahaya
di lingkungan tempat tinggalnya. Para nelayan
melihat dan mengenali ancaman abrasi, serta
meresponsnya dengan mengupayakan rehabi-
litasi lahan melalui penanaman bakau. Hasilnya
adalah penciptaan suatu ‘relung’ yang baru,
suatu ekosistem mangrove yang kembali
dipulihkan. Hal itu ditunjang oleh situasi
adanya kebutuhan perolehan lahan bagi migran
yang menetap tetap, minat ekonomi dan per-
ceived benefits  yang diharapkan dapat
diperoleh dari penanaman kembali tanaman
bakau, adopsi yang secara relatif ‘cepat’
dilaksanakan oleh sesama warga nelayan, serta
dukungan pihak pemerintah. Semuanya itu
terlaksana oleh inisiatif nelayan itu sendiri untuk
mengembangkan aturan-aturan tentang siapa
dapat menanam bakau di mana, bagaimana
pengalihan lahan dapat/tidak dapat dilakukan,
strategi peroleh sumberdaya alam dari lahan
mangrove yang tercipta, dsbnya.

Lahan pesisir di Tongke-tongke semula
merupakan milik kelompok bangsawan. Namun,
ketika lahan yang mereka manfaatkan sebagai



102 ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

tambak mulai terkena abrasi, maka para
bangsawan itu melepaskan hak mereka atas
tanah tersebut dengan cara membiarkannya
saja dan tidak membayar pajak lagi. Lahan yang
jatuh ke tangan negara dianggap oleh
penduduk setempat sebagai lahan terbuka yang
dapat dimanfaatkan oleh penduduk secara
individu. Perolehan lahan oleh individu
dilakukan dengan membuat claim atas bidang
tanah yang ia inginkan. Caranya adalah dengan
menanam bakau pada bidang tanah tersebut.
Dalam situasi di mana pertambahan penduduk
mulai tidak seimbang dengan lahan yang
tersedia, maka individu yang membutuhkan
lahan mulai menanam bakau semampunya,
dengan harapan bahwa tanah yang telah ia
tanami diakui sebagai miliknya.

Harapan ini tentu tidak akan terwujud
apabila individu bekerja sendiri. Dalam masya-
rakat Tongke-tongke telah berkembang aturan-
aturan mengenai penanaman bakau dan hak
atas tanah. Seseorang hanya boleh mulai
menanam bakau di lahan yang benar-benar
kosong. Siapa pun tidak diperkenankan mena-
nam di lahan yang telah ditanami orang lain;
mereka juga tidak boleh memanfaatkan tanaman
bakau atau apa pun yang berdiri di atas lahan
orang lain tanpa seizin orang yang telah mena-
nam di lahan tersebut. Aturan-aturan ini telah
begitu berkembang sehingga menyangkut pula
masalah pewarisan tanah.

Sejauh ini, pengakuan atas kepemilikan
tanah memang sebatas pengakuan dari masya-
rakat desa saja. Harapan bahwa pemerintah
akan mengeluarkan sertifikat atas tanah yang
telah ditanami belum terwujud, walaupun hak
pengelolaan atas tanah tersebut sudah diakui.
Sekalipun demikian, penanaman terus
berlanjut. Penduduk Tongke-tongke menanam
bakau sebagai usaha untuk mereklamasi lahan
yang telah terkikis laut. Bakau ditanam secara
bertahap menuju arah laut. Bila bakau yang
ditanam sudah menguat, maka bibit baru

ditanam di depannya ke arah laut. Apabila
bakau yang ditanam telah mencapai kedalaman
yang cukup, maka tanaman yang terletak di
bagian belakang ditebang, dan lahannya
dibuka untuk tambak. Sementara itu, hutan
mangrove yang menjorok ke laut dipertahankan
untuk melindungi tambak yang baru saja
dibuka (Prioharyono dkk. 2000:149).

Strategi reklamasi dan pembukaan lahan
seperti ini diperoleh penduduk Tongke-tongke
dari pengamatan mereka terhadap praktek
orang-orang Desa Pangasa’. Dengan demikian,
dapat dikatakan bahwa solusi penduduk
Tongke-tongke atas masalah keterbatasan
lahan dan sumber daya bukanlah sebuah solusi
yang lahir dari mereka sendiri. Akan tetapi,
pernyataan seperti ini sangat menyeder-
hanakan masalah. Hal yang perlu ditekankan
dalam kasus Tongke-tongke adalah bahwa
strategi penanaman dan pengelolaan hutan
mangrove yang mereka jalankan dapat
berkembang karena mereka juga telah mengem-
bangkan aturan-aturan sendiri menyangkut
pemilikan dan pewarisan tanah, serta peman-
faatan sumber daya yang terdapat pada bidang
tanah tersebut. Tanpa adanya pranata atau
aturan-aturan ini, maka segala usaha
penanaman bakau tidak menjadi task solution
(memakai istilah Strauss dan Quinn) yang dapat
mendorong terbentuknya skema interpretasi
dan tindakan yang bertahan.

Penciptaan relung yang baru disertai
dengan pranata sosial yang mereka kembang-
kan sendiri mengumpan balik pada penge-
tahuan dan tradisi baru dalam mengonservasi
lahan mangrove. Konsekuensi lebih lanjut:
pengetahuan penduduk mengenai ekosistem
mangrove menjadi lebih kaya melalui umpan
balik dari kondisi lahan mangrove yang tercipta.
Manfaat dari kembalinya ekosistem mangrove
itu dapat secara nyata mereka rasakan dan
dimanfaatkan untuk menambah penghasilan.
‘Daya sentripetal’ dari kebudaya-an bekerja,



103ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

menguatkan skema-skema inter-pretasi dalam
diri individu disertai perwujudan dalam praktek
pengelolaan sumberdaya alam yang berke-
lanjutan. Ini merupakan contoh bagaimana
penduduk setempat sendiri mampu melak-
sanakan pengaturan sendiri, menciptakan
strategi-strategi konservasi dan kemudian
memanfaatkan sumberdaya alam yang ter-
cipta.9 Sekaligus, hal itu memperkaya penge-
tahuan lokal mereka mengenai kondisi dan
manfaat ekosistem yang baru.

Kasus ini merupakan contoh bagaimana
hal ini dilaksanakan para petambak sendiri
tanpa pendampingan secara formal sebagai-
mana dialami para petani di Karang Endah.
Namun, banyak kasus menunjukkan bahwa
pendampingan tetaplah diperlukan.

Hubungan kemitraan: menuju pengelolaan
sumberdaya berkelanjutan

Untuk memungkinkan terlaksananya
pengelolaan sumberdaya alam yang tangguh
dan berkelanjutan, potensi sebenarnya ada pa-
da diri penduduk setempat itu sendiri. Namun,
kondisi memang bervariasi dari satu lokasi ke

lokasi yang lain, dan variasi itu haruslah
menjadi perhatian dan kajian seksama. Dalam
kasus-kasus tertentu bila perubahan diperlukan
untuk mengoreksi praktek-praktek pengelolaan
sumberdaya alam yang tidak tangguh dan
berkelanjutan, maka kemungkinan-kemung-
kinan serta situasi perlu diciptakan agar mereka
dapat mengembangkan kemampuannya sendiri
untuk melakukan perubahan. Hal ini memang
tidak merupakan suatu hal yang mudah
dilaksanakan, terutama dalam kasus-kasus
adanya kompetisi perolehan sumberdaya di
antara para penggunanya yang juga beragam.

Mengacu pada masalah pengelolaan
sumberdaya alam, Sabatier (dalam Ostrom dkk.
1993) mengemukakan bahwa individu-individu
diasumsikan memiliki alasan-alasan yang
rasional. Dijelaskannya bahwa individu-
individu selalu berupaya untuk memaksimalkan
perolehan-perolehan materi dalam suatu dunia
yang hanya memungkinkan mereka untuk
memperoleh informasi yang ‘tidak lengkap’
mengenai konsekuensi-konsekuensi dari
perilaku-perilaku alternatif. Individu-individu
diasumsikan sebagai memiliki  minat perhatian
untuk kepentingannya sendiri, dan juga
cenderung untuk menjadi free rider dalam
pengambilan keputusan. Dalam situasi se-
macam ini, Sabatier (dalam Ostrom 1993:xx)
berkeyakinan bahwa individu yang sama akan
berperilaku berbeda dalam situasi pengambilan
keputusan yang berbeda. Berarti, perlu
diciptakan situasi yang menyebabkan individu-
individu mengambil keputusan strategi penge-
lolaan sumberdaya yang berbeda, yang dalam
hal ini diharapkan merupakan strategi menuju
pengelolaan lingkungan yang tangguh dan
berkelanjutan. Untuk itu, aturan-aturan insti-
tusional memainkan suatu peranan yang kritis
dalam menentukan situasi-situasi pengambilan
keputusan itu. Dalam hal inilah pengembangan
institusi sosial diperlukan.

Beberapa kasus di atas menunjukkan

9 Ketika versi awal dari tulisan ini dipresentasikan dalam
simposium di Makassar, Andi Amri, seorang peserta
dari Universitas Hasanuddin yang mengikuti
perkembangan paling akhir di Tongke-tongke,
mengemukakan bahwa ada masalah-masalah baru yang
muncul di Tongke-tongke, yang berkaitan dengan
mekanisme kontrol sosial di antara  penduduk.
Menurutnya, ada indikasi bahwa aturan-aturan main
yang telah disepakati tentang pemanfaatan sumber
daya mulai dilanggar. Hal itu tampaknya disebabkan
oleh kecemburuan beberapa pihak yang melihat bahwa
berbagai bantuan dari luar (seperti persediaan bibit
bakau) selalu diberikan melalui seorang tokoh
masyarakat yang dianggap telah berhasil dalam
penanaman bakauu, sehingga pihak-pihak tersebut
mulai mencari keuntungan dengan cara-cara mereka
sendiri. Di satu pihak, ini bisa menggambarkan
lemahnya pranata sosial yang dibangun oleh
masyarakat Tongke-tongke. Akan tetapi, di lain pihak,
kejadian ini justru menggarisbawahi bahayanya
intervensi pihak luar (donor maupun pihak-pihak lain)
yang tidak memperhatikan kondisi-kondisi setempat.



104 ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

bahwa upaya untuk menciptakan situasi
pengambilan keputusan yang berbeda melalui
pengembangan institusi sosial–untuk kondisi-
kondisi tertentu–sulit untuk diciptakan sendiri
dengan perkecualian pada kasus di Tongke-
tongke. Kasus di Tongke-tongke justru dapat
menjadi contoh tentang mekanisme dan proses
penciptaan kembali relung yang pernah ‘hilang’
atas hasil prakarsa dan kerja sama di antara
sesama warga sendiri, serta pengembangan
aturan-aturan main yang kemudian disepakati
bersama tentang siapa berhak menanam bakau
di mana, apa yang sebaiknya dan tidak
sebaiknya dilakukan, bagaimana pengalihan
‘hak’ atas lahan mangrove yang terbentuk itu,
dsbnya. Namun, tidak semua komunitas pesisir
mampu melaksanakannya, di antaranya adalah
mereka yang melulu bertambak sebagai nafkah
utama, dan yang belum tentu akan mengelola
lahan tambak di tempat usahanya yang tidak
selalu merupakan tempat tinggalnya secara
menetap tetap. Dalam kasus semacam di
Paojepe ini, serta petani padi/palawija yang
harus berjuang menghadapi berbagai masalah
lingkungan hidup dan kebijakan pemerintah
seperti kasus di Batanghari, pendampingan
oleh pihak luar tentunya bermanfaat. Namun,
model bantuan atau pendampingan yang
diperlukan seyogianyalah mampu membantu
penduduk setempat dalam menciptakan situasi-
situasi bagi pengambilan keputusan yang
menunjang pengelolaan sumberdaya secara
tangguh atas prakarsa dan upayanya sendiri,
dan tidak atas rekayasa pihak pendamping.
Penciptaan situasi ini tentunya menuntut pula
perubahan dalam konteks yang dihadapi
penduduk setempat dalam pengelolaan
sumberdayanya. Dalam hal inilah, maka peranan
pihak luar seperti ilmuwan dan pendamping
diperlukan, ditunjang oleh pemahaman tentang
pelbagai faktor yang berperanan dalam
menciptakan situasi pengambilan keputusan.

Dalam menjawab pertanyaan: ke manakah

pendampingan akan dilaksanakan, dan bagai-
mana hal itu dapat dilakukan, memerlukan
kecermatan pengenalan masalahnya sejak awal.
Sejumlah pertanyaan dapat menjadi acuan
untuk memperoleh pemahaman yang kompre-
hensif. Bagaimanakah kondisi yang ada dalam
hal pengetahuan ekologi penduduk setempat,
serta eksistensi pranata sosial dalam komunitas
lokal berkenaan dengan pengelolaan sumber-
daya alam? Telah mampu pulakah penduduk
setempat menemukenali masalah yang dihadapi
dalam ‘relung’nya, terutama dalam situasi
ketidakjelasan, risiko yang tinggi, serta ketidak-
lengkapan informasi? Bila telah ditemukenali
masalahnya oleh warga setempat, telah dikenali-
kah solusi untuk menanganinya? Adakah
pengetahuan ekologi yang memadai serta
skema interpretasi yang menunjang mereka
untuk memahami situasi, dan mengambil
keputusan yang tepat? Atau, diperlukankah
penciptaan situasi yang lebih membantu
mereka dalam pengambilan keputusan melalui
perajutan dan pengembangan pranata sosial?
Dalam upaya menelusuri berbagai faktor yang
terkait dan berpengaruh dalam pengelolaan
sumberdaya alam setempat, maka patut dicer-
mati faktor-faktor ekonomi-politik-hukum dll.
yang mempengaruhi terciptanya situasi-situasi
pengambilan keputusan tertentu. Perlu pula
disimak minat-minat dan kepentingan
eknonomi berbagai pihak, termasuk penduduk
setempat itu sendiri yang belum tentu sejalan
dengan ‘harapan’ untuk ‘melestarikan’ kondisi
relung mereka, atau dengan ‘harapan pihak
pendamping’ dan stakeholder yang lain.

Dalam penerapan strategi pendampingan,
para pendamping bukanlah pihak yang serba
tahu dan mampu menyajikan informasi yang
komprehensif serta pasti dalam situasi ketidak-
pastian dan ketidakjelasan yang besar.
Sebaliknya, penduduk setempat memiliki
seperangkat pengetahuan ekologi yang kaya,
namun yang juga terbatas dalam memahami



105ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

kompleksitas hubungan-hubungan ekologis
serta pengaruh berbagai faktor yang tidak
selalu dapat diduga, terutama hal-hal yang
berada di luar jangkauan pengamatan empiris
atau yang ‘tidak memiliki makna penting’ dalam
konteks kebudayaan mereka. Karena itu,
hubungan ‘kemitraan’lah yang seyogianya
melandasi pelaksanaan pendampingan.
Masing-masing pihak dapat saling bertukar
informasi dalam mencari solusi terbaik dan
menciptakan situasi yang menunjang. Sejumlah
kasus dalam tulisan ini juga menunjukkan
bahwa pendampingan yang hanya memfokus
pada salah satu hal, misalnya upaya pengalihan
pengetahuan tanpa perajutan institusi sosial,

tidak mampu membantu individu-individu
menginternalisasikan pengetahuan baru itu. Bila
pengembangan institusi sosial yang dibenahi
tanpa diimbangi dengan pengayaaan penge-
tahuan tentang kondisi ekosistem yang
memadai, maka patut dipertanyakan: ke arah
kondisi bagaimanakah pengelolaan sumber-
daya akan dilaksanakan warga setempat?

Sudah saatnyalah kini paradigma pengelo-
laan sumberdaya alam serta pendampingan oleh
dan untuk berbagai pihak yang terlibat dilaksa-
nakan dengan ‘keseriusan’, terutama dalam
menyongsong era desentralisasi dan otonomi
daerah yang lebih luas di masa datang.

Kepustakaan

Bourdieu, P.
1990 ‘Structures, Habitus, Practices’, dalam Co Lemert (peny.) Social Theory: The Multicultural and

Classic Readings. Boulder: Westview Press. Hlm. 470-484.

Brokensha, D., D.M. Warren dan O. Werner (peny.)
1980 Indigenous Knowledge Systems and Development . Lanham: University Press of America.

Dilts, D. and S. Hate
1996 ‘IPM Farmer Field Schools: Changing Paradigms and Scaling-up,’ Agricultural Research &

Extension Network 59b:1-4.

Food and Agricultural Organization
1990 Mid-term  Review of FAO Intercountry Program for the Development and Application of Inte-

grated Pest  Control in Rice in South and South East Asia. Mission Report phase II. Jakarta.

Fliert, E. van de
1993 Integrated Pest Management: Farmer Field Schools Generate Sustainable Practices:  a Case

Study in Central Java Evaluating IPM Training. Wageningen: Agricultural University Wageningen.

Fox, J.J.
1991 ‘Managing the Ecology of Rice Production in Indonesia’, dalam J. Hardjono (peny.) Indone-

sia: Resources , Ecology, and Environment . Singapore: Oxford University Press. Hlm.61-84.

Kenmore 1997
1997 ‘A Perspective on IPM’, dalam ‘Fighting Back with IPM’,  LEISA, ILEIA Newsletter for Low

External Input and Sustainable Agriculture, December, 13(4):8-9.

Ostrom, E.
1992 Crafting Institutions for Self-governing Irrigation Systems. San Francisco: Institute for Contem-

porary Studies Press.



106 ANTROPOLOGI INDONESIA 64, 2001

1994 Neither Market nor State: Governance of Common-pool Resource in the Twenty-first Century.
Makalah disajikan di International Food Policy Research Institute, Washington, D.C., Indiana
University, Bloomington, Indiana. Workshop in Political Theory and Policy Analysis.

1999 Self-governance and Forest Resources. CIFOR. Occasional Paper no. 20. Bogor.

Ostrom, E., L.Schroeder dan S. Wynne
1993 Institutional Incentives and Sustainable Development: Infrastructure Policies in Perspective.

Boulder: Westview Press.

Prioharyono, J.E., Y. Purwanto dan E.M. Choesin (peny.)
2000 Management of Mangrove Forests: Conversion and Reforestation of Mangrove on the Coast of

Paojepe, Bonepute and Tongke-tongke, South Sulawesi. Annual Report, First Phase Interdisci-
plinary Research on the South Sulawesi Coast. Jakarta: Jurusan Antropologi FISIP- Universitas
Indonesia.

Röling, N.G. dan E. van de Fliert
1998 ‘Introducing Integrated Pest Management in Rice in Indonesia: A Pioneering Attempt to Racilitate

Large-scale Change’, dalam N.G. Röling dan M.A.E. Wagemakers (peny.) Facilitating Sustain-
able Agriculture: Participatory Learning and Adaptive Management in Times of Environmental
Uncertainty.  Cambridge: Cambridge University Press. Hlm. 153-171.

Strauss, C. dan N. Quinn
1997 A Cognitive Theory of Cultural Meaning. Cambridge: Cambridge University Press.

The Indonesian National IPM Program.
n.d. Farmers as Experts. Jakarta.

Warren, D.M., L.J. Slikkerveer dan D. Brokensha
1995 ‘Introduction’, dalam D.M. Warren, L.J. Slikkerveer dan D. Brokensha (peny.) The Cultural

Dimension of Development: Indigenous Knowledge Systems. London: Intermediate Technology
Publications. Hlm. xv-xviii.

Wilson, P. A.
1997 ‘Building Social Capital: A Learning Agenda for the Twenty-first Century’, Urban Studies

34(5– 6):745 – 760.

Winarto, Y.T.
1996 Seeds of Knowledge: The Consequences of Integrated Pest Management Schooling on a Rice

Farming Community in West Java. Disertasi tidak diterbitkan . The Australian National Univer-
sity.

2000 Farmers to Farmers, the Seeds of Empowerment: A Case of a Farmers’ NGO’s Self-governance
in Central Lampung. Makalah dipresentasikan di Asian Studies Association of Australia Bien-
nial Conference: ‘Whose Millenium?’ Melbourne: University of Melbourne. 3-5 Juli.

 Winarto, Y.T., H. Arifin, Y. Purwanto, J.E.M. Prioharyono, A. Qasim, B. Gala, dan M. Lampe
1999 Abrasion, Mangrove Conversion, Coral Reef Degradation: Cases from the Coastal of South

Sulawesi and the Offshore of Pulau-pulau Sembilan. Manuskrip. Jakarta: Jurusan Antropologi
FISIP Universitas Indonesia dan UNESCO-MAB Jakarta.

Winarto, Y.T., E.M. Choesin, Fadli, A.S.H. Ningsih, dan S. Darmono
2000 Satu Dasa Warsa Pengendalian Hama Terpadu: Berjuang Menggapai Kemandirian dan

Kesejahteraan. Manuskrip. Jakarta: Indonesian FAO - Inter Country Program.


